
HERÈNCIA MORISCA. 

Bernat Capó 

Vaja per davant que no anem a tenir una conferència a l’estil tradicional, açò no serà altra cosa 

que una xerrada, no massa llarga, on us contaré unes quantes curiositats que unes voltes us 

faran obrir els ulls amb una mica d’interés i altres els tancareu de tan conegudes que seran les 

contarelles. Amb una sola volta que romaneu interessats em donaré per satisfet. 

 Quede ben clar que no sóc un científic, ni un especialista en altra cosa que no siga 

l’estima a la meua terra, al meu passat, és a dir a lat erra de tots nosaltres, a la nostra història. 

En realitat del que es tracta en aquestes xerrades és de fer país, el nostre vertader, buscant les 

arrels pròppies, traient-les a la llum i xuclant-les com si d’una autèntica llepolia es tractara. Ens 

hem d’omplir de tot el nostre, siga bo o roí, i perquè és cosa nostra ho assumirem amb totes 

les conseqüències, sense menysprear res, amb alegria. No estem en condicions de renunciar a 

qualsevol cosa per menuda que siga, doncs com diu molt bé la nostra dita popular tota pedra 

fa marge i nosaltres necessitem construir moltes espones, com feren els nostres avantpassats, 

per sembrar la llavor que un dia es torne blat alimentós per nodrir l’esperit d’un poble 

esperançat. 

 Hem de mirar endarrera i agafar, ben fort, el que ens deixaren els àrabs i allò que 

portaren, ben poca cosa, aquells que els foragitaren. De la petja aràbica tenim un bon grapat 

de costums dels que anem a parlar tot seguit, doncs aquest és el tema de la nostra conversa. 

 L’herència morisca que posem a l’abast dels oients es concreta en alguns costums i 

determinats menjars. Ningú no pense que quan pronuncie la paraula herència vaja a referir-

me a eixos tresors que la gent sempre ha cregut que hi havia amagats per tot arreu de les 

nostres contrades i que mai no troben les persones. Això, per desgràcia dels cercadors, no són 

altra cosa que llegendes, potser dramàtiques, potser gratificants, però la realitat era molt més 

dura. En aquell temps mancaven els diners i la fam era una molesta veïna que es ficava dintre 

de totes les cases, però, com que la fantasia és lliure, cada poble té la seua historieta que fa 

referència al cas, com també té el seu miraclet particular en assumptes de religió. 

 Així, per exemple, es diu que la serra de Segària és la més rica de la contrada de la 

Marina Alta, perquè, per tot arreu, els moriscos van fer nius amb els seus diners quan foren 

forallançats. A la vila de Bolulla tenen l’anomenada penya de l’or i la gent ha cavat fins 

desllomar-se. A la fi van descobrir que la penya quelcom d’or sí que té, però amb un sentit 

metafòric, doncs, pel matí, quan r ep els ratjos del sol les seves pedres semblen daurades. I 

això és tot. A Gorga, pel muntanyam de l’Alcoià, canten una estrofa que diu, Subirat, Subirat, 

que ric serà qui l’encontrarà. Subirat és una partida rural molt ben treballada i de bona terra i 

l’únic tresor és el d’una bona collita quan plou a temps, que ja seria un bon tresor. I d’aquesta 

manera tants i tants pobles on hom no s’ha fet mai ric, al menys amb el producte dels estalvis 

moriscs, però la llegenda és viva. 

 Hem de pensar que aquella pobra gent no tenia altra riquesa que el seu treball i prou 

satisfets s’encontraven quan aconseguien omplir la cambra de garrofes i figues seques per 

passar l’hivern. De la seua pobresa tenim molts testimonis escrits dels que queda constància 



als Arxius de l’Audiència de València. U de tants ens diu: “De dia i part de la nit estaven 

damunt la terra, alimentant-se sols amb un tros de pa d’ordi, panses i figues i bevien aigua 

clara i prou, la resta, d’allò que obtenien, era pels senyors”. Un altre comentari, que reproduïm 

en castellà, perquè així apareix escrit deia: “Cuando estaban enfermos yacían sobre un 

matalafe en sus cocinas y permanecían con un jarro de agua a su lado, sin otra medicina más 

que dieta y con eso solían curar sus calenturas. Nunca se sangraban, ni purgaban, ni llamaban 

a los médicos”. No en podien  cridar perquè no en tenien com direm més endavant. Crec, i 

estarem tots d’acord, que amb aquestes condicions de vida resulta prou difícil, per no dir 

impossible, obtenir riquesa. Per molt estalviadors que foren, el primer, ara i abans és matar la 

fam. 

 Ja que hem anomenat les malalties aprofite l’ocasió per entrar en el tema que ens 

ocupa referint-me a la figura del curander que ho és, sense dubte, una part força important de 

l’herència rebuda dels moriscos. En aquell temps hi havia pocs metges i els que ho eren 

estaven, per complet, al servei dels cristians. A la força entre la gent morisca tingué que nàixer 

el sanador o curander per tal de portar alguna mena de remei als de la seua raça. El curander, 

com tothom arreu d’aquell status social, no sabia ni llegir ni escriure, la seua professió era la 

de llaurador i, entre solc i solc, practicava la medicina. Pel fet de ser moriscos ja estaven 

vigilats, pel fet de curar els seus germans eren perseguits, portats davant de la justícia i quasi 

sempre condemnats. Hi ha una abundosa documentació al respecte, de cada deu casos 

tractats per la Inquisició, al menys vuit pertanyien al poble morisc. Això i l’analfabetisme 

imperant obligà que els seus coneixements es transmeteren per tradició oral, de pares a fills, 

és a dir com a cosa netament familiar. 

 Les malalties que curaven eren les normals d’acord amb la patologia de l’època. Hi 

havia casos que ara, possiblement, ens facin riure, però abans estaven a l’ordre del dia, no sols 

per part dels curanders, també pels metges que havien estudiat. El campa de la medicina 

morisca era molt ample, hi cabien des de les herbes fins l’astrologia, passant per les oracions, 

sense oblidar els sortilegis. La famosa llista de les vint-i-cinc herbes, que ho poden curar quasi 

tot, fou una aportació morisca i entrà amb tanta força en el seu món i després passà al nostre 

que encara les tenim a l’abast i se solen utilitzar amb freqüència. Com que les herbes les 

coneixien molt bé les aplicaven amb molta mesura i oportunitat, amb elles podien curar el 

fetge podrit, les ventositats de la panxa, el mal d’orí, les pedres al ronyó, els constipats i parem 

de comptar. Quan les herbes fallaven entraven en jos les oracions. Si entropessaven amb 

qualsevol malalt dels anomenats maniàtics tiraven mà dels sortilegis, no el curaven, però 

tampoc li feien mal. Els sortilegis eren de tipus cabalístic i us oferisc un exemple ben curiós i 

una mica complicat: Les lletres reben valors numèrics i així, per conèixer la infermetat se suma 

el resultat del nom de la persona malalta i el del dia que es va gitar al llit, es divideix per set, 

que sempre ha sigut un número màgic, i si la resta és la unitat podem afirmar que es tracta 

d’aliacrà, si ens en queden dos tenim febre, si tres malenconia, si quatre són aires malignes i 

així fins finalitzar la taula corresponent, amb l’excepció que si al coeficient apareix el zero no hi 

ha cap mena d’infermetat, es tracta d’allò que els valencians diem pudentor. També cal 

recordar que l’astrologia fou una ciència molt popular al llarg de tota l’edat mitjana. La 

portaren els àrabs i se l’afillaren els jueus que la transmeteren per tot arreu del món. I encara 

alena. 



 De tot açò alguna cosa ens ha quedat. Doneu una mirada al vostre voltant i ho podreu 

comprovar. Els nostres curanders són autèntics mestres en el coneixement de les herbes, 

utilitzen l’oració a sovint, miren molt les diverses fases de la lluna i també tenen els seues 

sistemes cabalístics per curar, amb més o menys encert, tota mena de malalties. Un exemple 

viu: he tingut notícies de la fórmula per sanar l’úlcera duodenal. Done per entès que no serà 

un cas únic, crec que a la majoria dels pobles del nostre país el costum es presentarà amb 

poques variants. El sistema és prou simple, l’única cosa que importa és que el malalt no 

s’adone, que ignore tot el tripijoc. El familiar més pròxim té que caçar determinada classe de 

bestiola, preferentment un andragó o una sargantana, caldrà que la pose dintre d’un tros de 

canya verda, la tape bé i la deixe sota el matalaf on dorm l’inadvertit pacient. Passats uns dies 

quan la bestiola s’haja assecat la malaltia haurà desaparegut. Cal suposar que per cada tipus 

d’infermetat es tindrà que emprar un animalet distint i determinat, és clar. La cosa no és de 

rissa, ben segut. El curander s’ho pren seriosament i si el malalt o els seus al·legats posen la 

mateixa fe en l’assumpte és possible que la salut torne al cos dolent. Tenim també el famós cas 

de les berrugues. No estic parlant-ne de fa quatre o cinc segles endarrera, parle d’ara mateix, 

dels nostres dies, i pense que tots ho sabeu com ho puc saber jo. Tenim curanders que són 

vertaders especialistes en ossos, les dites berrugues i en treure el sol del cap, això és, sense 

dubte, herència morisca i d’idèntica manera que abans ,es passen la ciència de pares a fills, 

d’oncles a nebots, és a dir que l’assumpte segueix sent cosa familiar i una mica fosca i amb les 

variants pròpies del canvi de religió. Per què no ampliar el cercle? Abans no es podia fer per la 

brutal repressió, a hores d’ara no es fa, simplement, perquè el personal s’ha fet descregut i 

sols acudeix al sanador quan les portes de la medicina s’han tancat. 

 Sanadors, curanders, medecinaires, remeiers, tant s’hi val. Abans no era possible que 

les dones participaren en les tasques d’aquesta, diem-li, “professió lliberal”. Era cosa d’homes. 

De qualsevol manera és ben cert que les supersticions, credibilitat, fetitxisme i, fins i tot, culte, 

seguim portant-ho a la massa de la sang i resulta una herència ferma i força difícil de 

forallançar del cervell humà. També foren els àrabs els que portaren el costum de defensar-se 

amb amulets, aqueixes coses que es pengen al coll, es porten a la butxaca o dins de la cartera. 

Els nostres principals avantpassats deien que un bon musulmà no deuu d’anar mai sense 

qualsevol cosa que el defense de perills externs, perquè la persona que no disposa d’amulets 

és com la casa que no s’hi pot tancar per manca de porta i ja sabem que la casa que no té 

porta permet el pas del bé i dels mal, del vent i la pluja. Hui són nombroses les persones que 

segueixen el costum dels amulets, aquell costum que un dia llunyà portaren els àrabs i que, a 

hores d’ara, és de tots en general. I és que totes les persones tenim, allà en el fons, un 

regomello que ens fa pensar en un altre món com a conseqüència de la por, eix llavat que fa 

unflar la capacitat conservadora i, potser, esperançadora dels pobles. 

 Quan van arribar els moros –aquest mot és pejoratiu i no cau gens bé als interessats- 

l’agricultura del país estava tan endarrerida que les dolences per manca d’alimentació eren a 

l’ordre del dia. La primera tasca que van mamprendre, doncs, fou la de procurar que no faltara 

menjar. El romans havien fet molt pel desenvolupament dels treballs al camp, però després 

van venir els visigots i demés genteta i el poc que hi havia quasi el deixaren perdre. Ells, al 

parer, en tenien prou i poques ganes de treballar i gens d’imaginació. La lògica descomposició 

vingué i femà el terreny per la invasió sarraïna. Els àrabs trobaren aquí molta terra bona, però 

perduda quasi per complet i sense pensar-s’ho dues vegades es posaren a la tasca, fent de 



l’erm un autèntic verger. I com que eren homes molt previnguts no sols treballaren el planet, 

també començaren a treure-li suc a la muntanya, més fàcil de defensar en el  cas que les 

vicissituds de les batalles els jugaren alguna mala passada i es quedaren  sense cap tipus de 

collita. I així van anar formant-se els bancalets que avui ens sorprenen fent escales fins el 

caramull de les muntanyes. Un marge, per evitar que la pluja s’endugués la terra, i els arbres 

necessaris, quasi sempre figueres i garroferes i, a la querena, un solc de tramussos o guixes 

que aprofitaven per complet, per l’home els fruits i per les besties el farratge. Això de la 

sembra del tramús i la guixa jo encara ho he conegut. La fam que hi hagué després de la guerra 

nostra, una guerra que mai no tenia que haver sigut, obligà a rescatar un costum morisc que 

havia romàs oblidat. 

 Ja que he anomenat els bancals escalonant la muntanya vull aprofitar l’ocasió per 

aclarir la situació, si puc, és clar, perquè tenim moltes teories al respecte. Segons bona part 

dels estudiosos no és ben segur que l’abancalament fos obra exclusiva dels àrabs. Diuen que  

també molts cristians van deixar la suor amargenant qualsevol lloc on hagués un pam de terra. 

Jo no dubte, pot ser cosa de les dues cultures. L’Edat Moderna, és a dir allà pel segle XVII i part 

del XVIII, la nostra terra conegué molts atacs dels pirates turcs i fins i tot dels moriscos que 

havien estat foragitats per aquell temps. La fent fugia del pla cercant la muntanya. És ben 

possible que en eixa època de la història es construïren molts més bancals, encara que no hem 

d’oblidar que, a partir del segle XIII, després de la conquesta d’aquestes terres per les hostes 

del rei Jaume I, foren els moriscos, ells sols, qui treballaren el pedregar i si ho feren no fou, 

simplement, pel gust de crear noves fonts de riquesa, ni per assegurar una mínima collita com 

havien fet abans, més bé se sentiren obligats, perquè els repobladors es convertiren en els 

nous amos de les terres bones que tenien reg i les millors condicions. Els pobres moriscos no 

tingueren més remei que acceptar la nova situació i convertir-se en treballadors dels nous 

senyors d’uns camps que havien sigut d’ells i passar a crear nous espais de cultius per sentir-se 

propietaris sense futur. 

 Entre altres coses, als àrabs els hem d’agrair –al menys jo, personalment- el 

coneixement de l’arròs. La paraula al-ruzz ve d’aquella cultura. Hi ha un autor de temps 

endarrera, anomenat Licenciado Pedro Aznar de Cardona, que era un enemic declarat dels 

moriscos i dels àrabs, en general, “que comían arroz cada día”. I ho diu d’una manera 

despectiva, quasi insultant, com si això fos un pecat sense perdó. A mí, que m’agrada molt i 

l’agraeix, de bona veritat, la part d’herència que m’ha correspost, això de menjar-ne a sovint 

em sembla una vertader sort i mai no una desgràcia. Si jo pogués, el cos ho permetia i la meua 

dona volgués en menjaria al migdia sec i per la nit caldós. Una mica exagerat és cert. Quasi 

totes les varietats de l’arròs que hui mengem venen de la cuina àrab. Quan podien el cuinaven 

amb carn de conill o de pollastre, de vegades el feien amb llentilles i el més freqüent estava 

aquell que es fa amb naps, fesols i penques que, a bon segur a tots els agrada. Fou una llàstima 

que no li pogueren posar un tros d’orella, unes costelles de porc o cansalada. Com ja sabeu la 

gent d’aquella cultura no podia –ni pot- menjar carn de porc, perquè la seua religió els ho 

veda. El que segurament desconegueu, i jo tampoc ho sé bé, siguen les autèntiques causes de 

la prohibició. Pense que van ser de tipus ecològic. El por era –i ho és- un animal quasi 

desconegut per tot arreu d’aquelles terres de la península aràbica poc poblada per la quantitat 

de zones desèrtiques que la formen. Resulta difícil la seua criança, perquè l’animalet necessita 

ombra i molta frescor, condicions que mai no s’han donat per aquells indrets. A més és un 



animal que no sua i es rebolca en el fang de les basses dels oasis per tal de regular la 

temperatura del seu cos i això feia –farà supose- que contamine les aigües del desert que són 

poques i molt ben valorades. Si aquell indret hagués estat un bioma humit a bon seguir que els 

àrabs no haguessin prohibit una carn tan saborosa, però com vivien en un ecosistema 

exageradament sec es comprén que el foragitaren de la seua gastronomia. No hi ha que 

oblidar tampoc que es tracta d’un poble nòmada, és a dir que mai no estava al mateix lloc. 

Quasi tots es dedicaven a la pastura i a la força tenien que cercar assetjaments on hagués una 

mica de bon past i l’aigua necessària pels ramats de cabres i ovelles. El porc no és un animal 

apropiat per caminar d’un lloc a un altre, és prou sedentari i no pot resistir molt de temps 

sense menjar i sense aigua. Encara que desconeixem les raons concretes de la prohibició no 

resulta difícil endevinar que ho copiarien de la llei jueva, ètnia que també li tenia –i té– mania 

al proveïdors de botifarres i sobrassada. 

 Els àrabs estan obligats a diverses ablucions al llarg del dia. Això de la neteja ho tenen 

molt clar i per ordre es diu que el primer és l’oració, després llavar-se i perfumar-se i per últim 

prestar la deguda atenció a les dones. Per aquí, tal vegada per indubtable influència de romans 

i grecs, el primer serien les dones ben llavades i perfumades i tot seguit donar les gràcies al 

conjunt de déus que tenien al seu servei. Allò de rentar-se quedaria en darrer lloc. 

 Foren també els àrabs que ens portaren el sucre i l’afició a les llepolies que d’ell se’n 

deriven i que segueixen endolcint els nostres paladars. A bon segur que tots vosaltres coneixeu 

els pastissets que en diuen polvorons, estrelletes i ametllats, ben carregats de sucre, ametlla i 

oli d’oliva i que, mireu per on, són les especialitats de la major part de les terres on la petja 

d’aquell passat llunyà és ben ferma com ho prova el seguiment dels seus costums. Pel que 

sabem eren molt llépols i a més dels pastissos solien menjar bona cosa de pansa, mel i bevien 

molta llet  tant de cabra com d’ovella. A més a més foren els primers torronaires coneguts, els 

inventors del torró blanet del que es ven sota la denominació de Xixona. Tanta afició al dolç 

pot semblar-vos cosa rara. Tot té la seua explicació. I anem a ella. Jo, a manca d’experiència 

científica, he procurat informar-me de qui té la suficient autoritat per avalar el que estic dient. 

No m’ho invente. He parlat amb arabistes estudiosos del tema i m’han confirmat allò que jo 

pensava, és a dir que els àrabs són llépols, ho eren els que aquí van nàixer i ho seran sempre 

perquè és una necessitat vital. M’explique. La dolçor dóna quantitat de calories, sense dubte. 

Com ja sabeu, això crec, els àrabs durant el mes del Ramadà no mengen ni beuen. Així, de 

sopetó, sembla un dejú molt dur. No ho és tant, perquè la prohibició sols és diürna, és a dir des 

de llostrejar fins la posta de sol, cal que es puga distingir un fil blanc d’un negre. En aquest cas 

concret i al llarg de la nit es pot menjar i beure a doll. Us bastarà fullejar el famós llibre titolat 

“Les mil i una nit” per assabentar-vos de com i de quina manera es desenvolupen eixes hores 

d’autèntic insomni. Cal pensar que, al dia següent de les nits lliures de vigilància, el cos es 

trobarà cansat, al temps que satisfet, i així és més fàcil suportar el dejú. El dolç els ajuda molt a 

la recuperació i especialment el torró que segons diuen té unes propietats prou superiors a la 

menta, base del te morú, i així el tenen com l’ingredient principal de les nits que, segurament, 

trobaran curtes. Quan els torronaires de Xixona s’assabenten a l’assumpte faran que en 

mengem tot l’any i no sols per les festes nadalenques. 

 La pansa del raïm de moscatell també té el seu secret, encara que d’un altre tipus. 

Quan els àrabs arribaren a les nostres terres trobaren molts camps plantats de vinyes de la 



varietat moscatell, una herència romana desconeguda pels nous conqueridors. Per tal d’evitar 

temptacions van rebre l’ordre d’arrencar-les totes, perquè això del vi també ho tenien –i 

tenen- prohibit. Però com que l’ingeni humà treballa molt aviat, hom va pensar que aquells 

raïms tan preciosos i dolços podien transformar-se en pansa que era raïm sec i no tenia 

alcohol, al menys líquid. Així es va plantejar davant les autoritats que, assabentats de la 

necessitat de dolç que tenia el poble, per pròpia experiència, van permetre que les vinyes 

continuaren donant fruit i, fins i tot, que se’n plantaren de noves amb l’advertència de que no 

es fera vi. Aquella gent, refregant-se les mans de goig, es dedicà, per complet, a l’elaboració de 

la pansa amb sistema propi bastant diferent del que havien emprat els romans, els quals es 

limitaven a posar el raïm al sol fins que s’assecara, és a dir la pansa verge, mentre que els àrabs 

van introduir el lleixiu amb el qual el producte es feia més ràpidament. I així seguim. Al voltant 

de tot açò també hi havia el seu truquet i era que de tota la collita de moscatell no dedicaven 

més que una part a la pansa, la resta era per fer mistela que no era pròpiament vi i, amb això, 

s’acomplia amb les ordres superiors. Les autoritats miraven cap un altre costat en el temps de 

la maduració de la fruita i somrients esperaven l’hora del delme. Tot aquest tripijoc dóna 

origen al naixement d’una paraula castellana –morisqueta- quan ja els àrabs havien sigut 

obligats a convertir-se en moriscos. 

 I anem a parlar de la mona que també és cosa inventada pels àrabs. La mona apareix, 

després de la mal anomenada Reconquesta, sota el nom de muna i la seua elaboració va nàixer 

per raons de vassallatge, pel tradicional costum que tenen els pobres servs de doblar l’esquena 

davant els rics senyorets. Segons es conta quan arribava el temps de la sembra els amos 

donaven la llavor als llauradors i aquests, en agraïment al gran favor que els feien, perquè ells 

no podien distreure ni un sol  gra, preparaven una massa amb farina, ous i sucre i això ho 

portaven com a present als senyors de terres i vides. Les mones d’aquell temps tenien, quasi 

totes, forma d’animals, molt semblants a aqueixes que solen fer-se pels xiquets i que 

s’elaboren pel temps de la Pasqua florida. Això de donar-li forma d’animal, a la massa, té el seu 

simbolisme. Ja sabem que els moriscos estaven indefensos front als senyors, que res no podien 

a la força i com, a més a més, eren molt supersticiosos van idear allò dels animalets pensant 

que d’alguna manera, farien engolir a tots els poderosos una bona quantitat de serps, 

fardatxos i gripaus. I allà en el fons del seu cor, mantenien la secreta esperança de que 

qualsevol cuca d’aquelles s’avivara dintre la panxa i rosegara les entranyes d’aquells que tant 

els feien  treballar i sofrir. El que no sabien els moriscos és que eixa classe de gent no té 

entranyes i mal podien menjar-se-les encara que cobraren vida les bestioles. 

 La nòmina de menjars que han perdurat a través del  temps és  tan llarga que mai no 

acabarien. Tornant al Licenciado Aznar de Cardona podem conèixer que “eran grandes amigos 

de frutas y hortalizas. Hártanse de pepinos, berengenas y melones y no esperaban a que la 

fruta estuviese sazonada, la comían casi verde. Eran grandes amigos de pescados secos y 

baratos, bacalao, corvina, sardinas y pulpo. Gastaban mucho en aceite”. Aquest personatge 

cada vegada que vol parlar mal dels moriscos els posa en millor lloc. Unes ratlles abans 

renegava de l’arròs i ara de la verdura i el peix. Per sort, i com podeu comprovar, poca cosa ha 

canviat per aquí. 

 No vull finalitzar aquesta part de la conversa sense referir-me a la coca al calfó, 

producte típicament àrab, fins el punt que el forn per coure-la també és cosa d’ells. La coca al 



calfó, a la calentor del pis del forn, encara està tan present a la nostra taula com ho estava 

aquells dies. I també es conserva el seu ritual per menjar-la, és a dir cal acompanyar-la d’un 

tros de pebrot en salmorra i un bon raïm de moscatell, en el temps apropiat. No es comprén 

que l’hàgim deixat de costat i li donem preferència a la pizza italiana. Som així. 

 A l’hora que som i tant de parlar-ne de menjars pense que algú tindrà borborigmes a la 

panxa. No cal preocupar-se que acabem en una estona. Ara vaig a parlar-vos d’un costum ben 

viu com ho és, per exemple, l’oferiment d’aigua que sol fer la mare al seu fillet, per tot arreu 

de la nostra terra. Des de fa tretze segles li diu el mateix: Vols ma? Ma es paraula àrab que vol 

dir, simplement, aigua. Mireu el temps que ha passat i encara ho segueixen dient totes les 

mares. I, cosa ben curiosa, sols s’ho diuen quan els xiquets són molt menuts, quan quasi no 

saben parlar. Una mica més endavant ja s’ha acabat la utilització de la paraula. Serà la força de 

l’atavisme, són les arrels que segueixen xuclant de la terra? La hi és, cadascú que traga les 

seues conclusions. 

 Una altra cosa que crida prou l’atenció i que qualsevol persona pot veure pels nostres 

pobles i casetes al camp són els brancals de les finestres pintats de blau i també en algunes 

portes. Què vol dir això? El blau és un color que donava certa seguretat als moriscos i pel que 

es veu encara hi ha gent que pensa d’aqueixa manera o actua impulsat per una força interior 

sense adonar-se que està mantenint una tradició centenària i supersticiosa. La seguretat que 

donava el blau consistia en què ja podien mirar els curiosos que el mal d’ull no entraria en una 

casa amb els muntants pintats de blau. Era un sistema de defensa, no pels lladres és clar, front 

aquells que són portadors de malalties, odis i enveges. El mal d’ull era cosa ben freqüent 

temps endarrera i encara hi ha molta gent que manté la creença. Segons es diu es tracta d’un 

influx malèfic que una persona pot exercir sobre una altra mirant-la de certa manera, el 

traspàs d’energia és tan fort que aquell que rep la mirada pot sofrir una forta depressió i 

perdre la voluntat per complet. El blau, pel que se sap i el que es veu és un bon remei. La por 

és lliure. 

 També tenim una altra varietat de mal d’ull i és la següent: Haureu vist –ho done per 

segur- com una mare, o una iaia, posa la seua mà damunt el cap del seu fill, o nét, quan algun 

veí o foraster li diu, amb la millor fe del món, que té un xicon molt bonic, gran o sabut. És un 

moviment instintiu, pense que atàvic, de defensa, per por que, per mig de llagoteries o 

carantoines, li entre qualsevol malaltia al petit. La mà estesa per damunt el cap de la criatura 

protegia del mal d’ull, perquè els cinc dits simbolitzen la família del profeta Mahoma, és a dir a 

la seua filla Fàtima, al seu gendre Alí i als seus néts Hassan i Hussein. Així de simple. Una 

vegada més queda demostrat que l’herència està ben viva. A hores d’ara no cal anar a països 

àrabs, per aquí, als mercadets, podeu trobar amulets amb la forma d’una mà oberta amb un ull 

pintat a la palma. 

 Torne, per última volta, al Licenciado Aznar de Cardona que com us he dit abans tenia 

una autèntica morisco-fobia. Deia l’home, sempre traient defectes: “Los moriscos comían 

siempre en tierra sin mesa ni otro aparejo que una simple estera, no usaban cubiertos, sólo 

utilizaban la navaja o incluso el hocino”. Hi ha molta gent que encara fa el mateix i té moltes 

més possibilitats. Què volia el llicenciat que fera aquella colla de desheretats? Si ja hem dit que 

es passaven el dia en el  bancal i quan arribava la nit i tornaven a casa sols tenien temps per 



menjar qualsevol cosa de calent i deixar-se caure, rendits, sobre la màrfega. Això, per sort, ha 

canviat prou. Ara els llauradors que van quedant, i cada da són menys, tenen mula mecànica, 

cotxe i d’altres eines i solen anar una estona al bar, inclús disposen de temps per veure la 

televisió. El costum de passar el dia en el camp i per la nit sopar un plat d’arròs caldós fins fa 

quatre dies estava viu i jo, personalment, puc donar fe d’això, doncs quan ajudava al meu 

oncle a collir ametlles o garrofes quan tornàvem a la caseta hi teníem el platet de calent. I, a 

hores d’ara, son nombroses les llars que segueixen gaudint del calent per la nit, encara que no 

es tracte de cases de llauradors. 

 Tampoc s’ha perdut, i pense que mai no es perdrà, la festa dels bous al carrer. Quan les 

alqueries van anar ajuntant-se i formant-se els pobles naixqué la festa i sempre els moriscos 

eren els més arriscats davant el bou, tal volta per demostrar als cristians el seu grau de 

valentia. No resta molt clar quina ètnia fou, realment, la introductora de la festa taurina. En els 

llibres ja es parla que els ibers ja feien ús de la seua fortalesa i gaudien amb la bravor de la 

bèstia. També es confirma que els àrabs, ja moriscos batejats, agafaren la festa com a cosa 

seua i es feren els amos del carrer. Hui el costum segueix ferm i esplendorós i pocs són els 

pobles que deixen de córrer les vaquetes els dies dedicats a les seues fetes majors. En tots els 

llocs del nostre país la imatge es repeteix: hi ha un valentet que caracoletxa davant la vaqueta 

intentant tocar-li les banyes, o aconseguint-ho. De vegades fa xisclar al personal, altres li fan 

palmes. Pel que podem saber el valentet d’aquell temps, del que estem parlant-ne, seria un 

morisc. 

 Un altre costum, de tipus religiós, que perdura també, no amb tanta intensitat com 

abans, especialment a les esglésies de pobles menuts, fa referència al fet de quan les dones, 

quasi sempre d’edat prou avançada, acudeixen als resos de la vesprada preguen amb veu alta, 

tant com si fossen sordes. La cosa ve de molt lluny. Com tots sabeu en aquell temps es feien 

els cristians a la força. La qüestió era ben senzilla: O et bateges o a l’Àfrica. Així els àrabs 

anaven convertint-se en moriscos. Acceptaven, perquè no tenien altre remei, però en el fons 

del seu cor eren fidels a les ensenyances de la religió dels seus pares. Assabentats els forçadors 

els obligaven a que, dintre de l’església i a l’hora de la missa, pregaren amb veu ben alta per 

tenir la seguretat que complien les formes i que, de bona veritat, parlaven amb el déu cristià i 

no amb l’àrab. Una manera molt especial de guanyar ànimes o perdre el temps, segons es 

mire, perquè el mateix ahir que hui i que demà el pensament serà lliure. Com he dit, i 

comprovat, algunes dones, ja que els homes solen anar poc pel lloc i molt menys de vesprada, 

segueix aquell ordre de coses sense saber que estan mantenint una tradició totalment 

morisca, àrab en suma. 

 A la Tunísia, on anaren a parar un bon grapat de moriscos valencians, segueix ferm el 

costum de portar una floreta a l’orella i no com detall de coqueteria, ho fan perquè creuen que 

amb això foragiten les mosques i els mosquits. Per  tot arreu de la nostra geografia el llaurador 

sempre ha portat la floreta a l’orella o un bri de qualsevol altra herba i, possiblement, no 

coneguen l’origen del costum. Mai no acabaríem. De la petja que ens deixaren els moriscos 

parlen clarament moltes i moltes coses com poden  ser per exemple, bona part de la 

vestimenta, valguen els saragüells, nombroses cançons com ho són la major part de les que 

s’empraven en el temps de la batuda, proveu a posar una emisora de radio nardafricana i 

recordareu l’era, la palla i l’esmorzar de batuda, els conreus de la terra, córrer la pólvora, la 



xeremia... etc. Bona part de la nostra riquesa cultural roman asseguda damunt el substrat 

morisc. Noms de partides rurals, de pobles, cognoms de persones, forns, menjars i cal aturar-

se. No en va han passat quasi tretze segles des de que van venir per aquests indrets i quatre 

des de que els van tirar de mala manera de la casa pròpia, perquè, en honor a la veritat, hem 

de dir que el nostre país actual aleshores era més d’ells que dels conqueridors que vingueren 

del nord. Però així és la vida i sobre tot la guerra que qui la guanya fa el que vol com deia 

aquell rei d’ingrat record: por derecho de conquista. Aquí van viure més de nou-cents anys i la 

seua petjada no hi ha qui la puga esborrar. Alguns opinen que tots varen ser expulsats, que no 

se’n quedaren. Altres afirmen que molts s’enfugiren a les muntanyes fins trobar la mort. El ben 

cert és que l’article cinqué del ban que decretava l’expulsió ho deixà ben  clar: “Y para que 

conserven las casas, ingenios de azúcar, cosechas de arroz y los regadíos y puedan dar noticia a 

los nuevos pobladores que vinieren, deben quedar en cada lugar de cien casas, seis moriscos 

con la mujer y los hijos que tuvieren, siempre que fueren solteros y estuvieren bajo la 

protección de sus padres”. 

 Jo, personalment, estic convençut que fou així, que no tots varen abandonar la seua 

pàtria autèntica. La prova més fefaent la tenim si ens donem un volta pels pobles de l’interior, 

de la muntanya, els més allunyats de la costa. Hi trobarem persones que el seu físic descobreix 

la seua ascendència. I encara es pot trobar també alguna paraula que s’ha quedat enganxada 

al cervell per raons desconegudes que la naturalesa no vol mostrar-nos. Un dia qualsevol a la 

Vall d’Alcalà, la pàtria d’aquell àrab, Al-zarac, que va portar de cap aquell rei, Jaume I, que els 

valencians han fet seu, a l’hora del comiat vaig poder escoltar una paraula que podríem 

anomenar màgica, salam, perquè em va portar a un món desconegut, però pressentit. I jo 

acabe dient bona nit i gràcies. 

 

Bernat Capó 


